# روشهای تربیت

1

سجح البلاغد

رشته: مدیریت خانواده (مقطع کاردانی) تهیهکننده: سمانه مکوندی

# فصل اول: آشنایی با نهجالبلاغه

#### عنوان ،نهج البلاغه

نهج البلاغه» عنوان کتابی است که در فرهنگ اسلامی، مانند آفتاب نیمروز می درخشد؛ و همچون صدفی مشحون به گوهرهایی از حکمتهای عالی است.

# عصر گردآوری نهج البلاغه

نهج البلاغه در سال ۴۰۰ هجری گردآوری شده است. عصری که از نظر فرهنگی، برجسته و ویژه است. این عصر مصادف با دوره ی سوم خلافت عباسیان میباشد.

# روزگار تحولات سیاسی بزرگ

دورهی نخست خلافت عباسیان: از سال ۱۳۲ تا ۲۳۲ هـ ق است که دورهی تثبیت و تحکیم قدرت سیاسی نظامی آنان به شمار می آید.

دورهی دوم خلافت عباسیان: از سال ۲۳۲ تا ۳۳۴ هـ ق است که دورهی حاکمیت قشریگری و سرکوب اندیشه ورزی است. در این دوره، معتزله و شیعه تحت تعقیب و شکنجه قرار گرفتند و مردم از ترس جان، به پنهان داشتن اندیشههای خود اقدام کردند.

دورهی سوم خلافت عباسیان: از سال ۳۳۴ تا ۴۴۷ هـ. ق است که با ورود معزّالدوله، احمد بن بابویه به دستگاه خلافت عباسی و دگرگون شدن قدرت عباسیان و پیدایش فضای سیاسی جدید شکل گرفت.

با تسلط آلبویه بر مرکز خلافت فضایی نسبتاً مناسب برای رشد معارف و اندیشههای شیعه فراهم شد.

آدم متز (دانشمند و مشرق شناس معاصر سوئیسی) قرن چهاردهم را دورهی رنسانس اسلام نامیده است.

گرد آورنده ی نهج البلاغه، ابوالحسن محمّد بن حسین موسوی، معروف به سیّد رضی و شریف رضی است. وی در سال ۳۵۹ هـ. ق، در نیمه ی دوم سده ی چهارم هجری دیده به جهان گشود و در سال ۴۰۶ هـ. ق، در اوایل قرن پنجم هجری به سوی دار باقی شتافت.

#### ۲ 🔀 نکات کلیدی فصل های مختلف کتاب

## جایگاه خانوادگی و نبوغ و استعداد سید رضی

او در خاندانی برجسته از خاندان علویان بغداد متولد گشت. نسبش از سوی پدر با پنج واسطه به امام هفتم، حضرت موسی بن جعفر (ع) و از سوی مادر با شش واسطه به امام چهارم، حضرت علی بن الحسین (ع) میرسد. از این رو، بهاءالدوله دیلمی او را به ذی الحسبین و شریف رضی ملقب نمود.

ا - خطبه ها و فرمان ها بخنان حضرت على (ع) حول سه محور است (۳ - نامه ها و پيغام ها (۳ - کلمات حکمت آميز و موعظه ها

#### كميت نهج البلاغه

نهجالبلاغه گزینشی است بی نظیر از کلام انسانی بی بدیل که شامل ۲۴۱ خطبه و کلام، ۷۹ نامه و مکتوب و ۴۸۹ حکمت و موعظه می شود.

مسعودی، مورّخ نامدار مینویسد: «آنچه مردم از خطبههای آن حضرت به خاطر سپردهاند، چهارصد و هشتاد و چند خطبه است که بالبداهه ایراد می کرد.»

# كيفيت نهج البلاغه

# ۱ - واژهها و مفردات

امير مؤمنان (ع) در ضمن خطبهای چنين رهنمون کرده است: «ألاً و إِنَّ اليَوم المضَمار، وعَداً السَبَاق، و السَّبَقَةُ الجَنةُ، و الغايةُ النَارُ: آگاه باشيد که امروز، روز تمرين و فردا روز مسابقه است، خط پايان، دروازه ی بهشت است و نهايت کار بازنده آتش است.»

«مضمار» در لغت به معنای مکان یا زمان لاغر شدن است و عرب مضمار را برای آماده کردن اسب به منظور مسابقه به کار میبرد؛ اما امام با به کار گرفتن این واژه، دنیا را به میدان تربیت و آمادگی برای مسابقهای بزرگ تشبیه کرده است.

در جملهی «والسبقة الجنّنة و الغايّة النّار » سری عجيب و معنايی بس لطيف نهفته است. در اينجا امام (ع) دو لفظ مختلف آورده، زيرا معنای آن مختلف است و نگفته «السبّقة النّار» بلکه گفته «السبّقة الجنّقة الجنّقة ، زيرا مسابقه فقط به سوی چيز محبوب و مقصد مطلوب است، که در اينجا بهشت است و اين مقصد در آتش وجود ندارد.

امیر مؤمنان (ع) در دستورالعملی مدیریتی فرموده است: «وَ ان ظَنَّتِ الرَّعیَةُ بِکَ حَیفاً فَأَصحِر لَهُم بَعْدَرِکِ: اگر مردمان کج شدن [از حق] و ستمگری را دربارهی تو گمان بردند، دلیل خود را برایشان آشکار کن!» می ما اسلامی می اسلامی اسلامی می اسلا

«اصحار» از مادهی «صحرا» گرفته شده است؛ بدین معنی که دلایل و عذرها مانند صحرا- که در آنجا همه چیز روشن و شفاف است- در برابر دید مردم و اداره شوندگان گذاشته شود.

#### ۲- ترکیبات و جملات

تعبیر «عالم نمایان» دربارهٔ کسانی که خود را عالم نامیده، ولی عالم نیستند، بلکه ... کتاب خدا را به رأی خویش تفسیر میکنند و حق را چنان که دلخواه آنهاست، تعبیر مینمایاند، از ابداعات امیر مؤمنان (ع) است.

از جمله ی تعابیر آمیر مؤمنان (ع) درباره ی پیامبر اکرم (ص) این است:

«عَالِمُها مُلجَمُّ، وَجاهِلُها مُكرَمُّ: عالِم أن دهان دوخته و جاهلِ أن گرامي داشته.»

از جملهی تعابیر امیر مؤمنان (ع) دربارهی پیامبر اکرم (ص) این است:

«السُلعِنُ الحَقَّ بالحَقَّ: آشكار كنندهى حق به وسیلهی حق»؛ بدین معنا كه رسول خدا (ص) هرگز از وسیلهی نادرست و ناحق برای تحقق اسلام و حق بهره نگرفت.

# زیبایی و ارزش ادبی

نهج البلاغه که به حق آنرا «اخ القرآن»، یعنی برادر قرآن نامیدهاند، نازلهی فصیح ترین و بلیغ- ترین مخلوق خدا پس از پیامبر اکرم (ص) یعنی علی مرتضی (ع) است.

شریف رضی درباردی مقصود امام (ع) از «لسانُ العاقِلِ وَراءَ قَلْبِه، وَ قَلْبُ الأَحمقِ وراءَ لِسَانِه: زبان خردمند پسِ دل اوست و دل بیخرد. پس زبان اوست» میگوید: «مقصود امام این است که خردمند زبان نمیگشاید، مگر پس از آن که با اندیشهی خود مشورت کند، اما سخنان بیهودهی بی خرد بر فکر و اندیشهاش پیشی میگیرد. پس چنان است که گویی زبان خردمند پیرو دل اوست و دل بی خرد پیرو زبان اوست».

جاحظ دربارهی این سخن امام (ع) «قِیمهٔ کُلِ امرِی مَا یُحسِنُهُ: انسان را آن بهاست که در دیدهاش زیباست.» در کتاب البیان و التبیین چنین می گوید: اگر از این کتاب (البیان و التبیین) جز همین کلام را نداشتیم، بی تردید آن را بی نیاز کننده می یافتیم، بلکه آن را افزون از کفایت و منتهی به

ارزس بحرس بر درد و محدد اوس .

#### ۴ کات کلیدی فصلهای مختلف کتاب

ابن ابی الحدید معتزلی می گوید: هر کس بخواهد فصاحت و بلاغت بیاموزد و برتری سخنان را از یکدیگر بشناسد، باید در خطبه ی زهرا (درخشان ترین گوهر آسمان سخن تأمل کند.

جُرج جرادق مسیحی، ادیب بلند پایه ی لبنانی، نهجالبلاغه را معجزه ی قولی و اعجاز ادبی دانسته است.

«خطبهی زهرا» از نظر ابن ابی الحدید به گونهای است که اگر بر کافرزندیقی که سخت منکر رستاخیز و قیامت است، خوانده شود، قلب او را به لرزه می کشاند و اعتقادش را متزلزل می کند.

#### عمق مطالب

جرج جرداق مسیحی درباره ی بیان و مطالب نهجالبلاغه می گوید: بیان نهجالبلاغه بیانی است که اگر انتقاد کند، گویی تندباد خروشانی است؛ اگر فساد و مفسدین را تهدید نماید، همچون آتشفشانهای سهمناک و پر غرش زبانه می کشد.

امام خمینی (ره) می فرماید: «کتاب نهج البلاغه که نازله ی روح اوست، برای تعلیم و تربیت ما خفتگان در بستر منیت و در حجاب خودخواهی، خود معجونی است برای شفا و مرهمی است برای دردهای فردی و اجتماعی.»

# اعتبار نهج البلاغه

ابن ابی الحدید در مقایسهای میان خطبه ی جهادیّه امام و خطبهای از ابن نباته یاد آور شده است که کلام علی (ع) از نظر لفظ و معنا و سبک و سیاق برگرفته از قرآن کریم است که هیچ کلامی را نمی توان با آن مقایسه نمود.

# روش شناسي نهج البلاغه

# ۱ - روش ترتیبی

هدف از روش ترتیبی، بررسی و مروری است به ترتیب از ابتدای نهجالبلاغه تا انتهای آن.

# ۲ - روش تجزیهای

در این روش، بخشی از نهجالبلاغه، یا برخی از خطبهها، نامهها و یا حکمتها مورد بررسی و شرح قرار می گیرد.

روش تجزیهای روشی بخشینگر و جزئینگر است.

#### ۳- روش موضوعی

مزایای روش

موضوعي

در این روش، موضوعی خاص مورد نظر قرار می گیرد و به نهجالبلاغه عرضه می شود.

مهم:

۱- بحث کمتر دچار پراکندگی میشود و یک کُل نگری نسبت به موضوع مورد بررسی حاصل می گردد.

۲- با رعایت مقدمات و آداب، مانع برداشتهای نادرست میشود.

۳- با توجه به محدودیتهای زمانی و موضوعی در روشهای ترتیبی و
 تجزیهای، روش موضوعی از جنبههای مختلف کارا و مفید است.

مستدرک نهج البلاغه (سخنان و نامه های حضرت علی (ع) در کتاب های دیگر غیر از نهج البلاغه)

## فصل دوم: خداشناسي

انواع شناخت خدا عبار تند از:

۱- جاهلانه و تنگنظرانه: کسانی که از خدا تلّقیِ جاهلانه و تنگنظرانه دارند، رحمت خدا را محدود می کنند و خداوند را همواره بر کرسی غضب می نشانند.

۲- عالمانه و عاشقانه: کسانی که از خدا تلّقیِ عالمانه و عاشقانه دارند، رحمت او را واسع میبینند، خداوند را همواره در جایگاه رحمت میدانند.

«الحَمدُسه ... و الظّاهِرِ فلاشيء فَوقَه و الباطِنِ فلاشيء دُونَه بسپاس مخصوص خدايي است كه چنان اشكار است كه چيزي از او آشكارتر نيست و آنچنان مخفي است كه چيزي از او مخفي تر نيست.» هستى او پيداتر از هستى ساير اشياست، زيرا هستى او به خود پيدا است و هستى اشيا بدو هويدا است؛ چنان كه فرموده است: «الله نور السّموات و الارض و نور به چيزي گويند كه به خود پيدا و پيدا كننده ي ساير اشيا باشد.»

خداوند هم پیداست و هم پنهان. او در ذات خود پیدا، اما از حواس انسان پنهان است. پنهانی او از حواس انسان از ناحیه ی دات او.

حواس ما به حکم محدودیتی که دارد فقط قادر است موجودات مقید و محدود و دارای مثل و ضد را در خود منعکس کند.

«مَعَ كُلُّ شَيءٍ لاَبِمُقَارِنَة، وَ غَيرُ كُلُّ شَيء لابِمُزايَلَة؛ با هر چيز است، اما قرين آن نيست؛ غير از هر

#### کے نکات کلیدی فصل ھای مختلف کتاب

محور اندیشهی دینی، خداشناسی است و اساس رسالت پیامآوران الهی این بوده است که انسان را با حقیقت هستی پیوند دهند و اندیشهی خودباوری را به مردمان عرضه و ترویج و تثبیت کنند.

#### آثار خداشناسی:

# ۱ - امنیت روحی

۱- «عَظُمَ الخالِقُ في ٱنفُسِهِم فَصَغُرَ ما دُونَهُ في ٱعينهِم: آفريدگار در جان آنان بزرگ بود، پس، هر چه جز اوست، در ديده هايشان خُرد نمود.»

٢- «إِنَّ مِن حَقَ مَن عَظُمَ جَلالُ اللهِ في نفسهِ و جَلَّ مَوضِعُهُ مِن قَلْبِهِ أَن يَصغُر عِندَهُ لِعظَمِ ذَلِک کُلُّ مَاسِواهُ:
 کسی که جلال خدا در دیده ی جان او و منزلتش در دل او بزرگ آید، سزاست که به خاطر بزرگی هر چه جز خداست، نزد او خُرد نماید.»

## ۲- نفی گردنفرازی و گردنکشی

چون آدمی به مقام بندگی خویش رو کند دیگر جایی برای گردنفرازی و گردنکشی نمی ماند. تکبر و تجبر انسان از آن است که توهم خدایی می کند و سر بر آستان حق نمی ساید.

# ۳- توجیه مسئولیت انسانی

«قَدعِلَمَ السَّرائِرَ، و خَبرَ الضَّمائِرَ، كهُ الإِ حَاطةُ بكُلُّ شيءٍ، و الغَلَبَةُ لِكُلُّ شيءٍ، وَ الْقَوةُ عَلَى كُلُّ شيءٍ: به رازها دانا و بر درونها بيناست. بر هر چيز احاطه دارد و بر هر چيز تواناست.»

در اندیشهی امام علی (ع) اعتقاد به خدا و باور به توحید چنان مسئولیت اور است که انسان حقوق مردمان را چون حقوق الهی پاس می دارد؛ زیرا حقوق انسانی در بنیاد توحید یکتاپرستی پیوند خورده است.

# ۴- وارستگی و پروا پیشگی

باور به خدا آدمی را پروا پیشه و حرمت نگهدار میسازد.

# ۵- عدالت پیشگی و ظلم ستیزی

باور به خدا آدمی را پروا پیشه و حرمت نگهدار میسازد.

«اتَّقُوا مَعاصِی اللهِ فی الخَلَواتِ فَإِنَّ الشَّاهِدَ هُوَ الحاكِمُ: از نافرمانی خدا در نهانها بپرهیزید، چه آن که بیننده است هم او داوری کننده است.»

#### نكات كليدى فصلهاى مختلف كتاب ك ٧

«وَ لاتَهتِكُوا أستارَكُم عِندَ مَن يَعلَمُ أسرارَكُم: و پردههای یكدیگر را نزد آنكس كه میداند نهانِ شما را [از شما بهتر] ندرید.» «فاتَّقوا الله الذَّی أنتُم بِعینِه: پس، پروا كنید از خدایی كه بر كارهای شما بیناست.»

# ۶- استقامت و پایداری

انس به حق، غربت آدمی را میزداید، وحشت او را از هر جهت زایل میسازد و وی را به قوت حق قوی و با استقامت و پایدار می کند.

«اللَّهُمَّ إِنَّكَ آنَسُ الآنِسينَ لأوليائِكَ، و أحضَرُهُم بالكفايَة لِلمُتَوكِّلينَ عَلَيك: خدايا! با تو از همه همدمان، با دوستانت بيش تر همدمی و برای کسانی که کار خود را به تو واگذاردهاند، در بسندگی، آماده تری.»

# ۷- آزادی و آزادی گرایی

«فَبَعَث اللّهُ محَمَّداً صَلّى اللهُ عَلَيهِ و آلِهِ بالحَق ليُخرِجَ عِبادهِ الأوثانِ إِلَى عَبِادَتِهِ، و مِن طَاعَة الشَّيطانِ إِلَى طَاعَتِهِ: پس خدا، محمد (ص) را به حق برانگيخت، تا بندگانش را از پرستش بتان بيرون آرد و به عبادت او وا دارد و از پيروى شيطان برهاند، و به اطاعت خدا كشاند.»

«و لَا تَكُن عَبدَ غَيرِكَ و قد جَعَلَكَ اللهُ خُراً: بندهى ديگرى مباش كه خداوند تو را أزاد أفريده است.»

# فصل سوم: پیامبری و پیشوایی

# فلسفهی وحی و پیام آوری

زیباترین و لطیف ترین جلوه ی بارش رحمت حق برای هدایت آدمیان، نشان دادن راه رفتن به سوی بلندای هستی و گشودن درهای بهشت است. این کار جز به میمنت وحی و پیام آوری ممکن نیست.

# هدف برانگیخته شدن آخرین فرستاده الهی

امام على (ع) مى فرمايند: «فَبَعَثَ اللهُ مُحَمَّداً، صَلَّى اللهُ عليهِ و آلِهِ، بالَحقُ لِيُخرِجَ عِبادَةُ مِن عِبادَهِ الأُوثانِ إِلَى عبادَتِهِ، و مِن طاعَة الشَّيطَانِ الى طاعَتِهِ، بقُرآنِ قَدبَينَّهُ و أحكَمهُ: پس خدا، محمد (ص) را به حق برانگيخت تا بندگانش را از پرستش بتان برون آرد و به عبادت او در آورد، و از پيروى شيطان برهاند و به اطاعت خدا كشاند؛ به واسطه قرآنى كه قوانين و راهنمايى هايش را روشن و استوار فرمود.»

# ۸ 🖄 نکات کلیدی فصلهای مختلف کتاب

# صورت و سيرت آخرين پيام آور الهي

حضرت علی (ع) در توصیف صورت و سیرت پیامبر اکرم (ص) فرمودند: «حتی بَعْثَ الله مُعمَّداً، صَلَّی الله عَلَیه و آلهِ، شهیداً و بشیراً و نذیراً، خَیرالبَریّة طفلاً، و اُنجَبها کَهلاً، و اُطهَر المُطهَرین شیمَةً، و اُجودَ المستَمطَرین دیمهٔ: تا این که خدا محمد (ص) را برانگیخت، گواهی دهنده، مژده رساننده، بیم دهنده و بهترین آفریدگان، آنگاه که خردسال بود، و کریمترین و برگزیدهترین آنان، هنگامی که کهن سال بود؛ پاکیزهتر پاکیزگان در خُلق و خوی و گاه بخشش، ابر، در برابر دستش خشک مینمود.» «طبیب دوار بطبه، قد احکم مراهمه، و اُحمی مواسمه؛ یَضعُ ذلک حیث العاجّة الیه من قُلُوب عُمی، و آذان صمم او میماری را بهترین درمان، [و آنجا که دارو سودی ندهد] داغ او سوزان است (بشارتهای او برای دلهای خسته چون مرهم و بیم دادن او از عذاب قیامت برای غافلان، چون داغ فراهم است]. آن را به هنگام حاجت بر دلهایی نهد که [ز دیدن حقیقت] نابیناست، گوشهایی که ناشنواست و زبان به هنگام حاجت بر دلهایی نهد که [ز دیدن حقیقت] نابیناست، گوشهایی که ناشنواست و زبان هایی که ناگویاست. با داروی خود دلهایی را جوید که در غفلت و [یا از هجوم شبهت] در حیرت است.»

# پیشوایی

حضرت على (ع) در توصيف خاندان پيامبر (ص) و جانشينان أن حضرت فرموده است: «هُم مَوضعُ سِرَّهِ، و لَجَأُ أُمرهِ، و عيبَةُ علِمِهِ، وَ مؤيِّلُ حُكمِهِ، و كُهُوفُ كُتُبِهِ، و جِبالُ دِينه، بِهم أَقَامَ انحِنَاءَ ظَهرهِ، و أَذَهَبَ ارتَعاهَ فَرائصِهِ: راز پيامبر بدانها سپرده شده است، و هر كه أنان را پناه گيرد به حق راه برده است. مخزنِ علم پيامبرند و احكام شريعتِ او را بيانگر، قرآن و سنّت نزد آنان در امان، چون كوهِ افراشته، دين را نگهبان، پشت اسلام بدانها راست، و ثابت و پابرجاست.»

# استمرار پیامبری در پیشوایی

دری که پیامبر اکرم (ص) برای هدایت بشر گشود، با وجود اوصیای او و اندیشه و راه و رسم، و جهت دهی ایشان تداوم می یابد.

«بِنا اهتَدَيتُم في الظَّلَماء، و تَسَنَّمتُم العَليَاء، وَ بِنَا انفَجرتُم عَنِ السِّرارِ: به راهنمايي ما از تاريكي درآمديد و به بلنداي برتر برآمديد و از شب تاريك برون گشتيد [و به سپيدهي روشن درون شديد]»

#### شناخت ييشوايان الهي

اوصیای پیامبر اکرم (ص) نزدیک ترین کسان به پیامبر، وارثان علم او و بیان کنندگان حقایق دین و احکام آن و ادامه دهندگان راه اویند.

«نَعنُ الشَّعارُ والأصحابُ، وَ الخَزَنةُ و الأبوابُ؛ وَ لَاتُوتَى البُيُوتُ الا مِن أبوابِهَا: ماييم خاصَّگان و ياران [پيامبر] و گنجينهها و درها [ى شهر دانش او] و به خانهها جز از درهاى آن در نيايند.»

#### نمونههاي والاي راهبري

امير مؤمنان (ع) مىفرمايد: «لايُقاسُ بآلِ مُحمَّد، صلى الله عليه و آله، مِن هذه الأُمَّة أَحَدُ، ولايُسَوَّى بهِم مَن جَرَت نِعمَّتُهُم عَلَيه أَبَداً. هُم أساسُ الدِّين، و عَمادُ اليقين. إليهم يَفيءُ الغَالى، و بهم يَلحَقُ التَّالِى، ولَهُم خُصائِصُ حَق الولايَة، و فيهم الوصيَّة و الورائقة؛ از اين امّت كسى را با خاندان رسالت هم پايه نتوان پنداشت و هرگز نمى توان پروردهى نعمت ايشان را در رتبت آنان داشت، كه آل محمد (ص) پايهى دين و ستون يقينند. هر كه از حد در گذرد، به آنان بازگرده و آنكه واماند، به ايشان پيونده. حقّ ولايت خاص ايشان و ميراث پيامبر، مخصوص آنان است.»

# جاودانگی پیشوایی برای استمرار هدایت الهی

حضرت على (ع) مىفرمايد: «ألا إِنَّ مَثل آلِ مُحَمَّد، صلى الله عَلَيه و آلِه، كَمَثَل نُجُوم السَّمَاء، إِذَا خَوَى نَجمُ طَلَعَ نَجمُ فَكَأَنْكُم قَد تكامَلَت مِن الله فِيكُمُ الصَّنَائعُ، وَ أَراكُم ماكُنتُم تأمُلُونَ: همانا مَثَل آل محمد (ص) به ستارگان آسمان ماند، اگر ستارهاى فرو شود، ستارهٔ ديگر بر آيد. گويى خدا نيكويى خود را در حق شما به كمال رسانده و آنچه را آرزو داريد، به شما نمايانده است».

# فصل چهارم: حقوقشناسي

#### مفهوم حق

حق در پنج معنا به کار رفته است که دو معنای آن حقیقی و سه معنای آن اعتباری است: ۱- معانی حقیقی حق

الف) حق به معنای واقعیت و امر واقعی، مثلاً مرگ امری واقعی است، از این رو حق است. بن حق به معنای حقیقت، مثلاً ادراک این که مرگ وجود دارد و اعتراف بدان یک حقیقت است، از این رو حق است. همچنین است ادراک و اعتراف به کروی بودن زمین و سیال بودن مایعات و سوزان بودن آتش.

• ا 🗷 نكات كليدى فصلهاى مختلف كتاب

۲- معانی اعتباری حق

الف) حق به معنای اجازه و رخصت، مثلاً وقتی می گوییم آدمیان حق پرسش دارند.

ب) حق به معنای استحقاق، یعنی سزاواری شخص نسبت به چیزی.

«فَليَكُن أَمرُ النَّاسِ عِندَكَ فِي الحَقِّ سَوَاءً؛ پس بايد كار مردم در آنچه حق است (استحقاق آن را دارند) نزد تو يكسان باشد!»

ج) حق به معنى طلب و مطالبه، مانند حق مردم بر زمامداران و حق زمامداران بر مردم.

## حقوق مداري

حقوق مداری بدین معناست که محور و اساس مناسبات و روابط انسانی، بر حقوق شناسی و پایبندی به حقوق قرار گیرد و همه چیز تابع حقوق گردد.

. از دیدگاه امام علی (ع) حقوق افراد با اخلاص و توحید در مبنا پیوند خورده است. همچنین در بحث حرمتهای اسلامی، حرمت مسلمان از همه حرمتها بالاتر و برتر است.

ج) حق به معنى طلب و مطالبه، مانند حق مردم بر زمامداران و حق زمامداران بر مردم. «حَقُّ الوَّالِي عَلَى الرَّعِيَّة، و حَقُّ الرَّعِيَّة عَلَى الوَّالِي: حق زمامدار بر مردم، و حق مردم بر زمامدار».

امیر مؤمنان علی (ع) خود نمونه ی اعلای حقوق مداری بود. روایت شده است که آن حضرت ابو الأسوّد دُوِّلی را به عنوان قاضی منصوب نمود و پس از مدتی او را از منصب قضاوت عزل نمود. ابوالأسوّد به امام (ع) گفت که به چه دلیل مرا عزل نمودهای؟ امام (ع) به او فرمود: « إنّی رأیت کلامَک یَعلوکلام خصمِک: [به این دلیل که] دریافتم صدایت را از صدای مراجعه کننده بالاتر می-

# كنى!»

# اقسام حقوق: ١ - حقوق خدا

از نگاه علی (ع) هر چه نعمت خداست، خدا را در آن حقِی است که باید ادا شود.

۲- حقوق خود

از مهم ترین حقوق آدمی بر خودش این است که شکر وجود خود گزارد و خود را هدر ندهد، حفظ کرامت انسانی خود و دور نگه داشتن خویش از پستی، از جمله حقوق اساسی آدمی بر خویشتن است که هیچ جایگزینی ندارد:

#### نکات کلیدی فصلهای مختلف کتاب 🗷 ۱۱

«اكرِم نَفسَكَ عَن كُلُّ دَبَيَّة، وَ إِن سَاقَتَكَ إِلَى الرَّغائِب، فإِنَّكَ لَن تَعتاضَ بِمَا تَبذُلُ مِن نَفسِكَ عِوَضاً؛ نفس خود را از هر پستى گرامى بدار، هر چند تو را به آنچه مىخواهى، برساند؛ زيرا آنچه را از خود بر سر اين كار مىنهى، هرگز به تو برنگرداند».

### ٣- حقوق مردمان

برای مردمان حقوق بسیاری مطرح شده است، از جمله: تأمین منافعشان از جانب زمامداران.

«فَأُمَّا حَقُكُم عَلَىً فَالنَّصِحَةُ لَكُم، وَ تَوفِيرُ فَيْتَكُم عَلَيكُم، وَ تَعليمُكُم كَيلاً تَجهَلواً، و تَأديبُكُم كَيمَا تَعلَمواً: از جملة حقوق شما بر من زمامدار اين است كه خيرخواهي را از شما دريغ ندارم، درآمدهايتان را فراوان سازم، و شما را تعليم دهم تا نادان نمانيد و آداب آموزم، تا بدانيد».

# پیامدهای پایبندی به حقوق دیگران از دیدگاه امام علی (ع):

۱- عزت حق، یعنی ارجمندی و استواری حق در جامعه در گرو رعایت حقوق متقابل زمامدار و مردم است.

۲- جلوه گری دین و دینداری

٣- تحقق عدالت

۴- به بار نشستن سنتهای نبوی، راه و رسمهای پسندیده و سعادت بخش اخلاقی

۵- فراهم شدن رضایت عمومی و شوق زندگی و تکاپوی متعالی

# پیامدهای زایل کردن حقوق دیگران از دیدگاه امام علی (ع):

۱ - اختلاف کلمه و نزاع و درگیری

۲- ظهور ستم و بیداد

۳- آسیب دیدن دین و دینداری

۴- ترک سنتهای نیکوی نبوی و راه و رسمهای درست اخلاقی

۵- فراگیر شدن هواپرستی

# فصل پنجم: اندیشهی سیاسی

الف) مفهوم شناسی سیاست

واژهشناسی

واژهی «سیاست» از مادهی «سوس» گرفته شده است که به معنای ریاست، و خُلق و خو و طبع است:

لغتشناسان در تعریف سیاست گفتهاند:

السّياسةُ استصلاحُ الخَلقِ بِإِرْشادِهِم إلَى الطّريقِ المنجى من العَاجِلِ و الآجِل: سياست عبارت است از همت گماشتن به اصلاح مردمان با ارشاد و هدايت آنان به سوى راه نجات در دنيا و آخرت. آنچه دربارهى پيامبر اكرم صلى الله وعله واله وسلم) و امامان آمده است، با همين معنا مناسب است.

ب) مفهوم سیاست در علم سیاست

معانی واژه سیاست، در اصطلاح علم سیاست: فن کشورداری و کسب قدرت اجتماعی، قدرت و فن و فن کسب، توزیع و حفظ آن، علم حکومت به کشورها و فن و عمل حکومت بر جوامع انسانی. «حُسنُ السَّياسَة قَرامُ الرَّعِيَّه: نيکويی سياست، برپادارندهی مردم است».

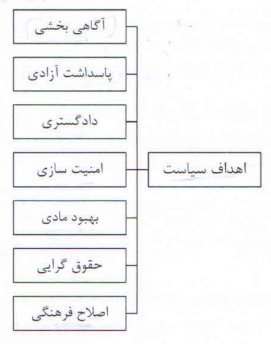
تعریف سیاست: تدبیر صحیح امور در جهت خدمت به مردم، تحقق عدالت و فراهم کردن زمینه-ی تربیت.

آفَةُ الزُّعَماءِ ضَعفُ السِّياسَة: آفت زمامداران، ناتواني در سياست است.

# ج) اهداف و غایت سیاست

سیاست در اندیشهی علی طباله تدبیر امور برای به سامان آوردن و اصلاح امور مردمان به منظور فراهم کردن زمینهی رشد و تعالی آنان. غایت سیاست عبارت است از: رشد و تعالی فرد و جامعه.

#### نکات کلیدی فصل های مختلف کتاب کے ۱۳



#### ۱ - آگاهی بخشی

رشد و تعالی فرد و جامعه جز در بستر آگاهی و دانایی میسر نمیشود.

# ۲- پاسداشت آزادی

در نگاه امام علی طبهاللام همه ی انسانها از حق ذاتی آزادی بهرهمندند و این حق را کسی نداده است تا بتواند آن را بگیرد یا محدود سازد.

#### ۳- دادگستری

حضرت على (عليهاللام) حكومت را يذيرفت تا به وسيله أن دادگستري نمايد.

امام على صليه الستواري آن ميدانست: ملاك و ميزان سياست و مايه استواري آن ميدانست: ملاك السياسة الغدل: معيار و ملاك سياست عدالت است.

در سایه عدالت، آرامش و راحتی و امنیت فراهم می شود. از این روست که امام علی (علبه السلام) از عدالت به قُرَّة عین در اصل آرامش یافتن عدالت به قُرَّة عین در اصل آرامش یافتن دیدگان است.

جَمَالُ السِّياسَة العَدلُ في الإمرة: جمال سياست به برپايي عدالت در حكومت است.

#### ۱۴ کا نکات کلیدی فصل های مختلف کتاب

#### ۴- امنیتسازی

حضرت على (عليه الله) در عبارات أغازين عهدنامه مالک اشتر نسبت به حرمت و حقوق همگان مى فرمايد: و أشعر قلبک الرَّحمة لِلرَّعية، و المحبَّة لَهُم، و اللَّطف بهم، و لا تكُونَن عَليهم سَبُعاً ضارياً تغتيم أكلَهم، فإنَّهُم صِنفان: إمّا أخ لَک فى الدين، أو نظير لک فى الخلق: قلب خود را لبريز ساز از رحمت بر مردمان، و دوستى ورزيدن با آنان، و مهربانى كردن به همگان؛ و همچون جانورى درنده مباش كه خوردنشان را غنيمت شمارى! زيرا مردمان دو دستهاند: دسته اى برادر دينى تواند، و دستهاى ديگر در آفرينش با تو همانندند.

□ امام على طبهاله ورسخنى كه اهداف حكومت خود را بيان نمود، فرمود: فَيأْمَنَ الْمَظْلُومُونَ مِن عِبادِكَ: تا براى بندگان ستمديدهات امنيت فراهم آيد.

## ۵- بهبود مادی

بهبود مادی جامعه در سیاست امام علی (علیه الله) از هدفی عمده و مهم شمرده می شد، حضرت آن را مایه اصلاح آدمی معرفی کرده است و فرموده است:

[و سُئِلَ عَلَيه السَّلامُ عَن قَولِهِ تَعالَى (فَلَنُحيينَّهُ حَياةٌ طيبَةٌ) فَقالَ:] هي القَناعَة [و حضرتش را از معناى «هر آينه او را به زندگياي پاک و خوش زنده ميداريم» پرسيدند، فرمود] آن قناعت است.

امیرمؤمنان علی طبهالسلام، عمران و آبادی سرزمینها و تأمین شرافتمندانه و کرامتمندانه مردم را از اهداف حکومت خود میدانست:

و نظهر الإصلاح في بلادك؛ مقصد ما أن است كه اصلاح را در شهرهاي تو [اي خدا] أشكار كنيم.

# ۶- حقوق گرایی

امیرالمؤمنین علی (علمالسلام) حقوق انسانها را بزرگترین حقی میدانست که خداوند آن را واجب گردانیده و وظیفهای میدانست که خدای سبحان ادای آن را بر هر یک از آنان مقرر داشته است:

بزرگترین حقی که خدای سبحان واجب گردانیده، حق سرپرست بر مردمان و حق مردمان بر سرپرست است ....

# ۷- اصلاح فرهنگی

روابط اجتماعی و سیاسی در هر جامعهای به شدت متأثر از سنتهای جاری در آن جامعه

نکته: در سیاست علوی، اصلاح فرهنگی، هدفی اساسی و مقصدی بنیادی در عرصه سیاست است.

#### غایت سیاست

امیرمؤمنان علی طبه الله سیاست را برای رشد انسان - فرد و جامعه - میخواست، نه انسان را برای سیاست.

# فصل ششم: سیرهی سیاسی

# مفهوم شناسي سيرهي سياسي

## ۱. واژهشناسی سیره

واژه «سیره» اسم مصدر از «سیر» است ریشهای است که به گذشتن و روان شدن و حرکت کردن دلالت میکند. «سِیره» بر وزن «فِعلّه» بیان کننده نوع حرکت و رفتار انسان است؛ از این رو «سیره» یعنی نوع حرکت کردن.

□ راغب اصفهانی درباره ی این واژه مینویسد: سیره حالت و روشی است که انسان و غیرانسان، نهاد و وجودشان برآن قرار دارد، خواه غریزی باشد، و خواه اکتسابی.

#### ۲. مفهوم سيره سياسي

□ مفهوم حقیقی سیره، نوع رفتار، سبک رفتار و طریق خاص زندگی است که لازمه آن، داشتن اصول در زندگی است. این اصول به دو گروه تقسیم میشود: ۱ – اصول ایجابی یا خطوط کلی که لازم است در تمام امور سیاسی رعایت گردد. ۲ – اصول سلبی یا آفات سیاست که لازم است در شرایط مختلف از آنها پرهیز شود. در این صورت است که سیاست علوی معنای مییابد، سیاستی تابع اخلاق و راهبر به سوی اهداف یا شده.

#### ۱۶ کات کلیدی فصلهای مختلف کتاب

## ٣. خطوط كلى سياست

# مهم ترین معیارهای کلی در سیاست امیر مؤمنان (ع) عبارتند از:

- ۱- حفظ حدود الهي و قانون گرايي
- ۲- پایبندی به کیفیت استخدام وسیله
  - ٣- صراحت و صداقت
    - ۴- زمانه شناسی
  - ۵- آیندهنگری و عاقبت اندیشی
    - ۶- اعتدال و میانه روی
  - ٧- عدالت خواهي و عدالت ورزي
    - ۸- مشورت و رایزنی

# ۱ - حفظ حدود الهي و قانون گرايي

■ امیر مؤمنان (ع) اجازه نمی داد حرمت شکنی و قانون گریزی رشد کند، یا ترویج یابد.

# ۲- پایبندی به کیفیّت استخدام وسیله

- میان هدف و وسیله سنخیت وجود دارد و نمی توان با کاشتن بدی، نیکی درو کرد و ممکن نیست با ستم، عدالت بر پا شود.
- امیر مؤمنان علی (ع) به کیفیت استخدام وسیله پایبند بود و هرگز برای حفظ حکومت خویش از وسایل نادرست بهره نبرد.
- امیر مؤمنان علی (ع) هرگز در سیاست به دروغ، خیانت، پیمانشکنی و گناهکاری دست نیازید. آن حضرت، از جمله تفاوتهای اصلی سیاست خود و سیاست معاویهای را همین امر معرفی کرده و فرموده است:

# ۳- صراحت و صداقت

حضرت على (ع) در اين باره مىفرمايد: «وليَصدُق رآئِدُ أَهلَه: پيشواى قوم بايد با مردم خود به راستى سخن رائد».

ایشان در نخستین خطبهاش با مردم چنین فرمود: «ذِمِّتی بِمَا أَقُولُ رَهینَةٌ وَ أَنَا بِهِ زعیمٌ ... وَ اللهِ ما کتَمتُ وَسُمَةً وَلا کَذَبتُ کِذِبَةً: آنچه می گویم، در عهده ی خویش می دانم و خود ضامن آنم...، به خدا سوگند! هرگز حقیقتی را پنهان نداشته ام و هیچگاه دروغی نگفته ام».

آن حضرت فرموده است: صداقت سبب صلاح هر چیز و دروغ سبب تباهی هر کاری است.»

#### نكات كليدي فصلهاي مختلف كتاب 🗷 ١٧

همه ی وجوه سیاست امیر مؤمنان علی (ع) بر صراحت و شفافیت استوار است. در این صورت است که خیانتها و جنایتها به موقع آشکار می شود و میدان رشد نمی یابد.

#### ۴- زمانه شناسی

در اندیشه ی سیاسی امام علی (ع) زمانه شناسی از مهمات عرصه ی سیاست است.

عناصری اساسی در فهم سیاسی، تصمیم گیری و اقدامات سیاسی

۱ - حضور درست در زمانه

۲- درک حوادث، وقایع و اتفاقات روزگار خود

٣- شناخت جريانها و غايب نبودن از زمان خويش، دنيا و مناسبات بينالمللي

شناخت زمانه، آفات اجتماعی و آسیبهای فرهنگی، درک درست از مناسبات و روابط منحط و ضعفها و قوّتهای دوره ی تاریخی خویش از لوازم مهم در عرصه ی سیاست است.

امیر مؤمنان میفرماید: «أیها النّاس، إِنّا قد أصبَحنا فی دَهر عَنُود، و َ زَمَن كَنُود، یُعَدُّ فِیه المُحسِنُ مُسیئاً، و یَزداد الظّالِمُ فِیه عُتُوراً، لاَنتفع بما عَلِمنا، ولانسال عمّا جَهِلنا، و لَانتَخَوَّف قَارِعَة حتَّى تَحُلَّ بِنا: مردم! ما در روزگاری ستیزنده و زمانهای ستمکار به سر میبریم. در این روزگار، نیکوکار، بدکار به شمار آید و جفا پیشه، در آن سرکشی افزاید. از آنچه دانستهایم بهرهمند نمیشویم، و آنچه را نمیدانیم، نمی برسیم و از هیچ پیشامد هراسناک و بلایی تا بر سرمان نیامده، نمی ترسیم.»

# ۵- آیندهنگری و عاقبتاندیشی

از لوازم مهم و اساسی در تصمیم گیریها و اقدامات سیاسی، آیندهنگری، دوراندیشی و توجه به عواقب امور است.

اميرمؤمنان على (ع) در اين باره مىفرمايد: «أَيُّهَا النَّاسُ ... لاخَيرَ فِي دُنيا لاَتَدبيرَ فيها: مردم! در دنيايى كه در آن تدبير نباشد، خيرى نيست».

لازمهی هر تصمیم و اقدام سیاسی، تدبیر، خردورزی و عاقبت اندیشی است.

امیر مؤمنان علی (ع) در رویارویی با شورش مقدس مآبان بی بصیرت و کج فهم (خوارج) پیروان خود را متوجه این حقیقت کرد که خوارج، دشمن اصلی نیستند و نباید دشمن اصلی، یعنی قاسطین فراموش شوند.

# ۶- اعتدال و میانه روی

از جمله شاخصههای برجسته در سیاست علوی، اعتدال و میانهروی در تصمیمات و اقدامات سیاسی است.

#### ۱۸ 🗷 نکات کلیدی فصلهای مختلف کتاب

امیرمؤمنان (ع) هنگامی که از علت بیماری حارث (درگیری یاران) مطلع گشت فرمود: «ألا إِنَّ خَیرَ شیعَتِی النَّمطُ الأوسَطُ، إِلَیهِم یَرجعُ الغَالِی، وَ بِهِم یَلحقُ التَّالِی: بدان که بهترین پیرو من، گروه میانهاند که اهل غلو به آنان بر می گردند و عقب ماندگان به ایشان می رسند».

در ماجرای شورش بر عثمان، اوضاع به گونهای پیش رفت که شورشیان به افراط و تندروی کشیده شدند، ولی در تمام آن احوال، علی (ع) کاملاً معتدل رفتار کرد.

#### ٧- عدالت خواهي و عدالت ورزي

برترین معیار در عرصهی سیاست، معیار عدالت خواهی و عدالت ورزی است.

عدالت در اندیشهی سیاسی امیر مؤمنان (ع): به معنای قرار دادن هر چیز در جای خود، رعایت استحقاق هر چیز و رساندن هر ذمی حقّی به حقّش است؛ چنان که آن حضرت فرموده است: «العَدلُ يُضَعَ الأُمورَ مَراضِعَهَا: عدالت کارها را بدانجا مینهد که باید».

امام على (ع) عدالت را ميزان سياست خود قرار داد نه سياست را ميزان عدالت. أن حضرت مى-فرمود: «ملاكُ السَّياسَهِ العَدلُ»: معيار و ميزان سياست، عدالت است.»

و همچنین می فرماید: «الغدلُ سائِسٌ عامُ: عدالت تدبیر کنندهای است به سود همگان».

آن کس که به عدالت تن نمی دهد، در واقع، کسی است که بیمار است، اندامش آماس کرده و در عدالت نمی گنجد. او باید بداند که جایگاه ظلم و جور برای هر کس تنگتر است.

«َجَمَالُ السِّيَاسَةِ العَدلُ في الإمرَة: جمال سياست به برپايي عدالت در حكومت است»

# ۸- مشورت و رایزنی

مشورت در سیاست و پرهیز از خودرأیی، از مؤکذترین امور در راه و رسم سیاسی و مدیریتی امیر مؤمنان علی (ع) است.

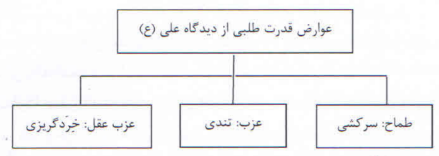
امام على (ع) مىفرمود: «لا مُظاهَرَةً أُوثَقُ مِنَ المُشاورَةِ: هيچ پشتياني استوارتر از مشورت كردن نست».

#### آفات سیاست عبار تند از:

- ١- قدرت طلبي
- ۲- استبداد و خود کامگی
  - ٣- خشونت ورزي
- ۴- تنگ نظری و انحصارطلبی
  - ۵- دنیا زدگی
  - ۶- دروغگویی و فریبکاری
    - ۷- تزویر و ریاکاری
      - ۸- سازشکاری

#### ١-قدرت طلبي:

قدرت طلبی بستر سرکشی، قانون شکنی، تندی و تیزی و خرد گریزی است.



#### ۲- استبداد و خود کامگی

قدرت بستر مهیاسازی استبداد و خودکامگی است.

در اندیشهی سیاسی امام علی (ع) استبداد و خودکامگی مایهی زوال و نابودی است.

# ٣- خشونت ورزى

در اندیشه ی سیاسی علی (ع) خشونت ورزی زشت ترین چیزها و بد ترین خصلتهای سیاسی است. علی (ع) پیامدهای رفتار و سیاستهای خشونت آمیز آن دوره را با چهار تعبیر بیان کرده است:

- ۱- الخَبط يعنى: از مسير و از جادهى اصلى بيرون رفتن.
  - ۲- الشَّمَّاس يعنى: چموشى و سركشى.
  - ٣- التَلَوِّن يعني: دگرگوني و رنگ عوض كردن.
- ۴- إلاعتراض يعنى: از راه غير مستقيم رفتن.
  «مَن مَلَکَ استَأْثَرَ: هر که مُلک يابد، همه چيز را براى خود خواهد.»

۲۰ کے نکات کلیدی فصل های مختلف کتاب

#### ۴- تنگ نظری و انحصار طلبی

تنگ نظری و انحصار طلبی در عرصهٔ سیاست منجر به پیدایش گروههای قدرت گرای خودخواه و تمامیت طلبی می شود که منافع عمومی را با انحصار خود در می آورند.

#### ۵- دنیا زدگی

در اندیشهی امام علی (ع) **دنیازدگی** منشأ تباهی و ستم و بیدادگری است.

# ۶ - دروغ گویی فریبکاری

در اندیشهی سیاسی علی (ع) سیاست مبتنی بر دروغ و فریب، سیاستی جاهلی و غیر انسانی است. و امام (ع) دربارهی سیاست معاویهای فرمود: «وَ اللّهِ مَا مُعاوِیةُ بِأَدهَی مِنیّ، ولکِنّهُ یَغدر ُ و یَفجُر: به خدا سوگند! معاویه زیر کتر از من نیست، لیکن شیوهی او پیمان شکنی و گنهکاری است.»

در منطق سیاسی علی (ع) هیچچیز چون راستی و درستی، وفاداری و پروا پیشگی، استوار کننده و نجات بخش نیست.

در اندیشه ی سیاسی علی (ع) راستی و درستی از لوازم جدایی ناپذیر سیاست است.

«وَلَيَصدُق رأنِدُ أَهلَهُ، وَ لِيَجمَع شَملَهُ، وَ لِيُحضِر ذِهِنَهُ؛ پيشواى قوم بايد با مردم خود به راستى سخن گويد و پراكندگى را به جمعيت كشاند و ذهن خود را آمادهى پذيرش گرداند.»

«ذَمِتِي بِمَا أَقُولُ رَهِينَةً، وَ أَنَا بِعِ زَعِيمٌ ... وَ اللهِ ما كَتَمتُ وَسُمَةً، ولاكَذَبتُ كِذَبَةً؛ آنچه مى گويم، در عهده ى خويش مى دانم و خود ضامن آنم ... به خدا سوگند! كلمهاى از حق را نپوشيدم و دروغى بر زبان نراندم!»

# نکته: فریبکاری و دروغگویی کالای رایج بازار سیاستهای غیراخلاقی است.

#### ۷- تزویر و ریاکاری

تزویر و ریاکاری در سیاست، روابط سیاسی را غیر امن و پایه ی اعتمادهای سیاسی را سُست می-سازد.

#### ۸- سازشکاری

على (ع) مىفرمايد:

«لايقيمُ أمرَ اللهِ سُبحَانَهُ الا مَن لايصانعُ، وَ لايضارعُ، و لاينتَبعُ المَطَامعَ: فرمان خدا را تنها كسى مى تواند احرا كند كه سازشكار و انحراف پذير و طمع ورز نباشد».

هرگاه برق طمع بر جان آدمی زند، خردورزی و عقل سیاسی کور می گردد.

نکات کلیدی فصل های مختلف کتاب کا ۲۱

«أكثرُ مصارعِ العُقُولِ تَعتَ بُروقِ المَطَامعِ: قربانگاه خِردها را بيشتر آنجا توان يافت كه برق طمعها بر آن تافت.»

# فصل هفتم: كمالات انساني

ادب كمالي

بالاترین کمال آدمی آن است که به ادب حق، مودّب شود، کمالات انسانی در او ظهور یابد. فطرت کمال خواه او به کمال مطلوب برسد و تا آنجا که می تواند، منشأ خیرات گردد.

حضرت على (ع) مى فرمايد: «عَدَمُ الأَدَب سَبَبُ كُلِّ شَرَّ؛ فقدان ادب سبب هر شرّ و بدى است».

حريت

حریّت به معنای آزادی، آزادگی، آزادمنشی و نقطهی مقابل رقیّت، یعنی بندگی، غلامی و بردگی است.

امير مؤمنان (ع) مىفرمايند:

«ولا تكُن عَبدَ غَيركَ، و قَد جعلَكَ اللهُ حُراً: بندهٔ ديگرى مباش كه خداوند تو را آزاد آفريده است». «لايسترقنَّكَ الطَّمَعُ و قَدجَعَلَكَ اللهُ حُراً: طمع تو را به بندگى نكشاند، كه خداوند آزادت آفريده است». آزادى و آزادمنشى از كمالاتى است كه بهترين زمينه را براى كمالات ديگر فراهم مىسازد. امير المؤمنان على (ع) والاترين چهرهى عبادت را عبادت آزادگان معرفى مىكند. اگر علم در بستر حريّت حاصل نيايد، حجاب مىشود؛ اگر اخلاق قارغ از حريّت به دست آيد، خودبينى مىآورد.

حكمت

تعریف حکمت: به معنای اتقان، استحکام، استواری، راستی و درستی در نظر و عمل است. انواع حکمت

1- حكمت نظرى: شناخت درست و متقن هستها و نيستها و علم به احوال اشياست آنطور كه هستند يا خواهند بود.

۲- حکمت عملی: شناخت درست و متقن بایدها و نبایدها و علم به این که افعال [اختیاری] بشر چگونه و به چه منوال خوب است و باید باشد و چگونه و بر چه منوال بد است و نباید باشد. غایت حکمت نظری، ایمان و تمامیت حکمت عملی، عمل صالح است.

#### ۲۲ 🗷 نکات کلیدی فصلهای مختلف کتاب

اگر انسان به کمال حکمت تربیت نشود، در مسخ جاهلیت از انسانیت بیرون می رود.

#### رحمت

رحمت در لغت به معنای احسان، تفضّل و بخشش است.

امير مؤمنان على (ع) نسبت به همه مردم چنين فرمان داده است:

« وَ أَشْعِر قَلْبَكَ الرَّحمةَ لِلرَّعِيَّةِ، والمَحبَّةُ لَهُم، واللَّطفَ بهِم: قلب خود را از رحمت، محبّت و لطف به مردم لبريز كن!»

#### نزاهت

معنای نزاهت: دوری از بدی، خالی بودن از نادرستی و ناپاکی و طهارت در امور مختلف انسانی. نزاهت از جمله کمالات انسانی است که پندارها، گفتارها و کردارهای کمالی در زمینهی آن به بار مینشیند.

ارزش انسان به میزان نزاهت اوست:

« شَرَفُ الرَّجُل نَزاهَتُهُ: شرافت انسان به نزاهت اوست».

تقوای الهی و پروا پیشگی حقیقی مایهی نزاهت آدمی است:

«التَّقري جَمَّاعُ التَّنزُّهِ و العَفاف: پرهيز كاري و خودنگهداري فراهم آورندهي نزاهت و عفّت است».

#### صداقت

امیر مؤمنان علی (ع) صداقت را برای دین و دینداری چون سر برای تن خوانده است که بی گمان تن بدون سر، مرده است.

«الصَّدقُ رَأْسُ الدِّين: صداقت سر دين است».

#### عدالت:

معنای لغوی: استقامتِ چیزی، مستقیم بودن، مساوات، داد، انصاف، حکم حق، میزان و امر متعادل

عدالت معنای اصطلاحی: حد وسط میان افراط و تفریط است، که عبارت است از تعدیل قوهی عملیه و تهذیب آن؛ و در این معنا از مهم ترین فضایل اخلاقی برشمرده شده است.

عدالت در سخنان امیر مؤمنان علی (ع): به معنای قرار دادن هر چیز در جای خود، رعایت استحقاق هر چیز و رساندن هر ذی حقّ به حقّش، چنان که آن حضرت فرموده است: «العَدلُ یَضَعُ الأمُورَ مَواضعَهَا: عدالت کارها را بدانجا می نهد که باید».

امیرمؤمنان (ع) راه سلوک به خدا را ملزم نمودن خویش به عدالت، معرفی کرده است.

#### عبوديت

عبودیّت کمالِ کمالات است و همه کمالات انسانی در این جهت است که آدمی به عبودیّت حق واصل شود و در مدارج و مراتب آن بالا رود.

انسان در سایهی بندگی خدا و عبودیت حق از خود مداری شیطان صفتی، خودکامگی، بت پروری، شیطان زدگی و بت پرستی نجات مییابد.

امير مؤمنان على (ع) دربارهى فلسفهى بعثت خاتم پيامآوران الهي فرموده است:

«فَبَعَثَ اللهُ مُحَمَّداً بِالْحقَّ لِيُحْرِجَ عِبادةً مِن عَبادَهِ الأوثَانَ الى عِبادَتِهِ و مِن طَاعَةِ الشَيطَانِ إلى طَاعَته: پس خدا، محمد (ص) را به حق برانگیخت. تا بندگانش را از پرستش بتان بیرون آورد و به عبادت او برانگیزد؛ از پیروی شیطان برهاند و به اطاعت خدا کشاند».

#### سماحت

معنای لغوی: بخشندگی، گذشت و آسان گرفتن امور

«كُن سَمَعاً ولاتكُن مُبَذَّراً، وكُن مُقَدَّراً ولاتكُن مُقَتَّراً؛ سخاوتمند باش، ولى اسرافكننده مباش؛ در زندگي حسابگر باش، ولي سختگير مباش!».

اگر در رفتار و روابط انسانی سماحت جلوه نداشته باشد، سختی بر سختی افزوده می شود، سنگدلی و سختگیری بر رفتار و روابط انسانی حاکم می گردد و نشاط و سرسبزی را از بین می بری.

#### قناعت

تعریف قناعت: قناعت در معنای درست آن، یعنی چشم و دل سیر بودن، به کفاف بسنده کردن و عدم فزون خواهی است، که از والاترین کمالات انسانی است. چنان که آن حضرت فرموده است: قناعتی که امیر مؤمنان علی (ع) بدان فراخوانده است، بسنده کردن به فقر و ناداری و تنگدستی نیست، بلکه بسند کردن به کفاف است. چنان که فرموده است:

« مَن اقتَنَعَ بالكَفَافِ، أَدَاهُ إِلَى العَفَافِ: هر كه به كفاف قناعت كند، او را به پاكى كشاند».

تنگدستی دین را زیان دارد، خرد را سنگردان کند و دشمنی آرد.

«الفقُر المَوتُ الأكبَرُ: تنگدستي مركِ بزرگتر است».

#### شحاعت

شجاعت کمالی است که به سبب آن در انسان حالتی ظهور مینماید که انسان می تواند بر ترس غلبه کند و نیز تهور و بی پروایی را مهار زند.

#### ۲۴ 🕿 نکات کلیدی فصل های مختلف کتاب

در نگاه علی (ع) شجاعت، آدمی را از ننگِ بدنامی حفظ می کند و از پستیِ خواری باز می دارد. « وَ شَجَاعَتُهُ عَلَی قَدر أَنفَتِهِ: شجاعت انسان به اندازهی ننگی که از بدنامی دارد است ».

#### استقامت

استقامت از مهم ترین ارکان تعالی آدمی است.

#### علو همت

علوَ همّت به معنای بلند همتّی از کمالاتی است که مستقیم به فطرت آدمی باز می گردد؛ زیرا انسان به طور فطری عاشق کمالِ مطلق است و از این رو، بلند پرواز است و افقهای دور را دوست می دارد.

هر چه فطرت آدمی بیدارتر و شکوفاتر باشد، علّو همت در انسان پُر رنگ تر و قوی تر است. در مَنظَرِ امام علی (ع) ارزش آدمی به میزان والا همّتی اوست چنان که فرموده است: « قَدرُ الرَّجُل عَلَی قَدر هِمَّته: ارزش انسان به اندازهی همّت اوست».

پست همتّی، انسان را به رفتار و کرداری حقیرانه میکشاند و بلند همتّی منشأ کرامت و شرافت و رفتار و کردار میگردد. «الفِعلُ الجّمیلُ یُنبِیء عَن عُلُو الهِمَّةِ: کردار نیکو از بلندی همّت خبر میدهد».

« بقدر الهمَم تَكُونُ المهمومُ: غم و اندوههاى انسان به قدر همّتهاست».

#### پایبندی به تعهدات

وفای به عهد مهمترین استوانهی روابط انسانی و اجتماعی است.

با عدم رعایت امانتداری و سست شدن پایبندی به تعهدات اصلی ترین اسباب بقای جوامع از دست می رود.

انسانیت انسان به پایبندیاش به تعهدات است.